# 用心紅的智慧节四真书

心 经 解 读 系 列之四

治心審

辑 整

理

德 福 出 版社 · 编



你用假心,一切 用真 心,一 切 假 真 都 都变真。 变假

切都是立

真, 唯

有

自

我意 识 是 假

你

# 用心經的智慧节四真节

### 心经解读系列之四

治心 著 德福出版社 编辑整理



De Fu Publishing

网站: www.defupublishing.com

电邮: info@defupublishing.com

### 《用心经的智慧找回真我 — 心经解读系列之四》

Finding Your True Self with the Wisdom of the Heart Sutra

The Heart Sutra Interpretation Series Part 4

作者:治心(Zhi Xin) 版权所有,翻印必究

繁体版纸本书国际书号 (ISBN):

978-1-922680-36-5

简体版纸本书国际书号 (ISBN):

978-1-922680-37-2

繁体版电子书 EPUB 格式国际书号 (ISBN):

978-1-922680-38-9

简体版电子书 EPUB 格式国际书号 (ISBN):

978-1-922680-39-6

设计: 剩珠

插画:Keng Zhuang

编辑: 德福出版社

出版: 德福出版社

2024年第1版

本书是根据治心老师所解读《心经》 为主题的系列线上直播内容整理编辑而成的心经解读系列之四,是在前面三本 已出版的心经解读系列的基础上,由治 心老师继续为我们进行的深度解读。

一生即可修行圆满是否可能?即身成就是否只是传说?为什么芸芸众生得了佛法以后,都要经过三大阿僧祇劫才能修持圆满?本书一语道破:是因为在这三大阿僧祇劫里面,众生虽然每天都在修持佛法,每天都在诵经、念佛、持咒,但是他们真正皈依的还是——后天的大脑意识!

众生依然带着是非、对错、善恶的 这些知见在生活,在修行,而没有真正 启动法身妙用。那么这样一来,就要花 很长的时间在因果轮回里面,一点一点 去偿还过去所造的业债!

只有你不皈依你的大脑意识,你才能够以宇宙中最本源的存在——毗卢遮那绝对平等的心态,和一切幼稚的灵魂打交道,甚至去做他的伴侣。也只有你真正皈依了毗卢遮那,你才可能跟一切幼稚的有缘众生一起生活,而不会讨厌他们。

我们之所以对待一切众生的所思所想、所作所为,会有所谓的正面性或者是负面性的看法,完全是出于我们后天知见的分别判断。所以如果你把这些不好的判断,所谓的美丑、是非等这些大脑认知都能彻底放下,那么你就真正地皈依了毗卢遮那。

当然,毗卢遮那对你是否愿意放下这种分别、评价的判断标准没有任何态度,祂始终不变随缘,随缘不变!因此哪怕你继续坚持对一切众生进行评价,坚持整天仍以是非、美丑、善恶的分别来跟众生打交道,来与众生进行关系的交往和互动,这也是你的权利。

因为毗卢遮那授予一切众生至高无上的自由意志,因此不管你想要造作什么, 祂都会随顺你去成就你的创造。但是你的任何创造都会有相应的果报,因为有卢舍那圆满报身佛随众生心、应所知量、随缘化现你的创造。

毗卢遮那之所以对一切众生想要创造什么都不做干预,这正是法身妙用的真正绝妙之处,因为: 毗卢遮那越是这样,这个宇宙就越能创造丰盛; 祂越是这样,众生就越能经历到各种各样的生命滋味!

因此,就生命丰富多彩的滋味来讲,这个 法身妙用是非常神奇的。众生拥有这种至高无 上的自由意志,这个自由意志更是非常神圣的。 而且众生拥有这个至高无上、非常神圣的创造自由,也恰恰是众生的尊严所在!因为这个宇宙里面最本源、最高的毗卢遮那,居然给了众生如此高的一种礼遇,如此高的一种授权,这不也是一切众生的尊严和荣耀吗?

当我们能够以这样的智慧来看待一切,那 么就能够发现,众生造作的业只是提供给众生 一种生命的体验,从而达成我们灵性的提升, 进而让我们在证悟这个法性的时候见到自己的 本来面目,最终证到自己具备一切、拥有一切、 本自具足、本然成佛的真实身份!

如果一个人能够真正地皈依到真如体性上, 始终不带任何知见,始终不带是非、对错、善 恶的观念,始终皈依在不生不灭、不垢不净、 不增不减的真如体性上来看待一切人和事物, 他一生就能修行圆满!

为什么他修行会这么快呢?因为他是直接 启动法身妙用,所以就能够一生证果圆满!只 要能够真正地皈依到真如体性上,你就可以在 一念之间变化出无量分身到一切有缘众生面前, 去了结往生往世各种各样的关系。

因为你皈依在真如体性上,你也就具备了 真如体性随众生心、应所知量、随缘化现的功能。众生应以何身得度,你就以何身示现之, 那么这样一来,仅仅需要一念,就可以把阿赖 耶识转成大圆镜智了!

皈依真如体性和皈依大脑知见是完全不一样的境界。很多人虽然说在修行,却始终不愿意放下他的大脑知见,这是非常遗憾的。当你真正能够放下后天的大脑知见,就在你放下的那一瞬间,你就自在受用,你就法喜充满。因为毗卢遮那始终是常乐我净的,这真是太妙了!

这就类似于驾驶汽车,你是挂前进挡还是挂倒挡,只是一个简单的挂挡问题,为什么不干呢?我们为什么老是流连忘返地执着在自己的后天知见上呢?

一旦皈依到毗卢遮那的真如体性上,瞬间大圆镜智的盛况就在眼前展现,这么好的买卖为什么不愿意做呢?为什么反而要花三大阿僧祇劫在六道里面慢慢地熬、慢慢地悟、慢慢地轮回,都不一定能从当中熬出来呢?

虽然经典里面经常讲成佛要三大阿僧祇劫, 实际上在整个三大阿僧祇劫里,你都处于迷中, 只是在某个特定的时刻,你突然就觉了,也就 是在那一瞬间成佛的。

佛陀花了四十九年反复给我们讲这个一念迷、一念觉,已然告诉了我们这个真相:一念迷,你就是众生;一念觉,你就是佛啊!这里面压根就没有所谓的修行,连修行都只是方便说法而已!

一切众生本然具足,本然成佛,本来就很富足。在这样一个极其富足的状态里面,他突然冒出一个贪心来,冒出一个私心来,冒出一个想要去占有的心来。你是不是觉得很荒谬?因为这一切他本来就有啊!贪,却得不到,于是就嗔恨,就心态失衡,就妒忌,最后就陷入了深深的痛苦。

所以说这一切的痛苦,通通是不存在的。 这就跟生死一样,本来就不存在生死,但在我们自己"立"了生死出来以后,就感觉到一切都真的是那么回事儿了。所以我们迷啊,整日陷在痛苦里不能自拔!

在这样一个真空实相的法体中,心境、诸法,实质上一切皆空。你在心体上只要立了一尘,那么就立了界限,也就入了迷。由是,不起一尘,不立一法,同时又是无造身心,无相行舍,这真是奇妙啊!那是头头解脱、法法无碍的状态!

所以在这样一个不生不灭、不垢不净、不增不减的,如同虚空的法身体性里面,祂能生发出一切妙用。但是祂本身却没有生,是不生不灭的,而只是顺众生心而动,这就很奇妙了!

要想感知到真如体性不可思议的无上甚深 微妙法义,就必须启用般若波罗蜜多观照智慧。 否则,我们用后天大脑的思维试图要搞明白这 背后的微妙,是不太可能的。因为后天大脑的知见,要么就这样,要么就那样。它不可能同时既是这样,又是那样。

所以,有时候我们用大脑来想这些甚深微妙的法义时,总是感觉很无奈!只要是启用后天的大脑,就会有诸多的无奈。因为大脑的二元思维机制就是这样运作的:要么就是对,要么就是错;要么就是是,要么就是非……但是,在这个真如体性上,就没有这些分别。所以,祂能够生而无生,造而无造,做而无做,极其微妙!

此文对本书的介绍实不足道出其广博内涵的万分之一,且本书也仅是治心老师三十六讲线上直播内容的其中四讲而已。德福出版社将持续努力把治心老师后续更多的讲课内容陆续整理编辑出版以飨读者。

欢迎持续关注!

德福出版社

# 代序

应该落地了,别再玩儿虚浮 将衣装全都脱掉吧,现出你的曼妙身姿 将那双透明丝袜也脱掉吧 就这样赤脚深深踩进泥土 让地气穿透你的全身,与天阳交合 就犹如一株轻颤的柳絮 跟随清风舞动水面

如果你感觉没有归宿 那就应该早点下地了 在此之前,我也曾和你一样 双脚离地,手也很久未摸过锄头 镰刀也已生锈 栽种的手艺全然遗忘 曾经的伊甸园已然不是 葱葱绿绿

那么你耽搁的这些时间

都在干些什么呢?难道也和众多 匮乏者一样,沉迷在 "名利情权"的游戏里,感叹人生不易 进而努力修炼各种伪装法术 在一座座金身前夸夸奇谈 毫无半点儿羞愧

直至读到这部《心经》,才猛然觉得 应该落地了,虽然心地已有些荒芜 但也无碍。只要开始 除却杂草,松开土壤 加固田埂,播下种籽 然后唱着爱的歌儿等待,等待 云气在天空聚集、生成甘露 然后沿着你的头顶百会 降落

这事儿需要一些耐心,以等待 般若智慧的种子发芽 然后开花,结果 然后继续等待果实饱满成熟,然后归仓 然后转识成智,将阿赖耶识 迷思之海的所有梦想圆融 以生出一个美妙全新的 三千大千世界

### -治 心 老 师 简 介

治心先生,字无遗,号治心。曾调侃自己潜伏于一具短小适中的肉身里,混迹人间已五十余载,至今一事无成,却被冠以当代诗人、作家、思想家、艺术家、心相家等虚浮之誉。

先生祖籍四川,自幼历经诸多奇遇,致其三观颠覆,进而开始探索生命奥秘与大道真相。岁月流金,华年渐逝,其空间视野也逐步扩大。总算在无限渺小与无限宏伟之间找到立足点,并在不断削减物欲诱惑的前提下,真诚拥抱"没羞没臊的幸福生活"。

先生历时二十余载,精进不止,亲证种种 殊胜无以穷述,宛如梵雨涤尘,终臻生命至妙, 洞明宇宙奥秘,今以超然身份演绎生命之大自 在。继而在有意无意间创办了九和九福教育, 提出彻底解决个人身心、家庭关系,以及各民 族不同文化、各国不同执政理念、各宗教不同 信仰等五大领域尽皆融通的九和同体思想。

独创"三大心智语言"生命实相理论体系,研发"造梦艺术""左右脑平衡教育""王者之旅""生命真相""众妙之门""行住坐卧""圆觉中道""心物一元""大圆镜智""九行运命""九和之家""九久鸿业""九智领导""九感明师""九力学子""九禅内观""九福人生"以及"九疗全

愈"等系列课程,涉猎个人身心健康、家庭和谐幸福、事业腾达通泰、人生自在美满、生命价值成就等方方面面掌控生命自由度的大智慧。

所著书籍《治心亲子教育》《幸福婚恋》 《玩出大自在的幸福人生》《用心经的智慧找 回真我》以及系列灵性诗集之《治心之舞》《我 之一日平常》《尘中得自在》等已在全球各大 平台出版发行,为人们呈现着灵性的盛宴,如 同一幅幅心灵的画卷,在时光的涤荡中闪耀着 智慧的光芒。

先生将其实证之道高超而精妙地应机示现 和随缘传授给众多追寻生命奥秘的探索者,其 大智妙用淋漓尽致地体现在讲学与生活之中, 其天地般宽广的爱深深地感动着身边每一个人。

# 慧さい 用 至 B 具人 半 曾



| 编者前言1                          |
|--------------------------------|
| 代序7                            |
| 治心老师简介9                        |
|                                |
|                                |
| 第一讲                            |
|                                |
| 最神秘的真如体性1                      |
| 第一节                            |
| 何谓众生存在的最根本依托3                  |
| 第二节                            |
| 如一 P<br>如何超越因缘果报跳出轮回 ······· 7 |
|                                |
| 第三节                            |
| 众生的自由意志是谁授予的11                 |
| 第四节                            |
| 如何跳出万古旋转不停的陀螺迷宫15              |
| 第五节                            |
|                                |
| 修行圆满真的需要三大阿僧祇劫吗21              |

| 사 / 교                           |
|---------------------------------|
| 第六节<br>如何一生即可修行圆满 ·······26     |
| 第七节<br>为何真如体性的法身妙用神秘难表 ······32 |
| 第八节                             |
| 如何皈依我们的真如体性39                   |
| 第九节                             |
| 为何佛陀反复强调觉悟就在一念44                |
|                                 |
|                                 |
| 第二讲                             |
| 如何启用般若观照智慧 ······49             |
| 第一节                             |
| 如何证入无上甚深微妙的智慧51                 |
| 第二节                             |
| 在修行上如何理解放下之后又拿起54               |
| 第三节                             |
| 如何真正搞懂生命从而把握自己的命运60             |
| 第四节                             |
| 生命运作的真实意图是什么65                  |
| 第五节                             |
| 我们的生命功课原来被这样规划了71               |

| 第六节<br>突破业力纠缠后的感觉有多奇妙 ······77      |
|-------------------------------------|
| 第七节<br>如何用般若智慧观照痛苦超越自我 ······83     |
| 第八节                                 |
| 为什么娑婆世界最适合修行89 第九节                  |
| 修行悟道最得力的助缘是什么96                     |
|                                     |
|                                     |
| 第三讲                                 |
| 为何说修行的成就是智慧成就103                    |
| 第一节<br>如何参悟不生不灭却又常生常用的智慧 ·······105 |
| 第二节<br>人一切痛苦的根源是什么 ·······108       |
| 第三节                                 |
| 修行成就背后的运作真相是什么113                   |

我们真正的财富是什么 ……………118

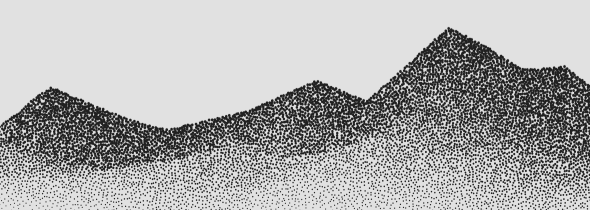
第四节

| 第五节<br>从一体性认识一切随缘 ·······124    |
|---------------------------------|
| 第六节                             |
| 何谓真正的自在解脱之道128                  |
| 第七节<br>如何把业转成大圆镜智的妙用 ·······135 |
| 第八节<br>如何证得真如体性之大自在 ······142   |
| 如何如何兵如仲任之八日任                    |
|                                 |
|                                 |
| 第四讲<br>业的了结和意识自由大解秘 ······149   |
| 第一节                             |
| 众生轮回不尽的根源是什么151                 |
| 第二节<br>业障何以能转化成功德妙用 ······154   |
| 第三节<br>因缘关系背后的真相是什么 ······157   |
| 第四节                             |
| 业原来可以这样来了结 ······161            |

| 第五节<br>菩萨用业的智慧何其震撼心灵 ·······166 |
|---------------------------------|
| 第六节<br>业报面前如何转被动为主动 ·······175  |
| 第七节<br>何谓神授的意识自由 ·······180     |
| 第八节<br>何谓转境的奥秘 ·······186       |
| 心的寄语192                         |

# 第一登讲

最神秘的真如体性





【导读】一切众生都要依托于毗卢遮那这一最根本的法性存在,由此一切众生才得以存活。毗卢遮那对一切众生皆一视同仁、平等不二,其法身体性不变随缘,随缘不变。那为何又有十法界,有各种各样不同形象的众生存在呢? 那是经由卢舍那圆满报身佛的法力、法则所使然。你不管造作什么,毗卢遮那都会随顺你去造作,但是卢舍那则会根据众生的造作进行相应的定位。所以对卢舍那佛来讲,祂是随众生心、应所知量、随缘化现一切众生所应得的果报。



《心经》里面讲到:"诸法空相,不生不灭,不增不净,不增不减。"切分大不生不灭,不等对待充。"切分大生,的毗卢遮那平意志,去表的一切众生的自去经历,去表的生态价值。从大大大方。这是一个经历,他任何来太后,他从不为自己,他从不为人。这是毗卢遮那最为基本的人。这是毗卢遮那最为基本

的一个法则:对一切众生平等相待!因为一切众生在毗卢遮那看来都是平等不二的。

不管一个众生,在人的知见里面是多么的高尚,或者在人的知见里面是多么的低下,不管人们认为,这个众生多么伟大,或者那个众生多么丑陋,毗卢遮那始终以平等心对待一切众生。这是法身佛对待一切众生的一个总的基本原则!毗卢遮那法身佛皆是以平等心来对待一切有形无形、有情无情的众生!

一切众生都要依托于毗卢遮那这个最根本 的法性而存在,由此一切众生才得以存活。在 毗卢遮那的境界里面,对所有众生一视同仁、 平等不二。没有所谓的众生高贵低贱之分,也 没有所谓的众生伟大卑微之别。没有所谓的众 生 道 德 高 尚 , 也 没 有 所 谓 的 众 生 道 德 丑 陋 。 在 毗卢遮那的境界里面, 衪既随顺一个佛的创造, 祂也随顺一个十恶不赦的人, 或是一个堕入红 尘的妓女, 乃至一切众生的作为。毗卢遮那对 一切都随顺,如果祂不随顺,就没有任何众生 能够有任何作为:一个众生想开口说什么,需 要靠毗卢遮那随顺因缘赋予他说话的能耐;一 个众生想去造作什么,也要靠毗卢遮那随顺因 缘赋予他造作的能力。一个众生不管是去干好 事儿,还是去干坏事儿,在毗卢遮那的境界里, 祂都以平等心随顺众生的一切所作所为,没有

所谓好坏对错之别!

所以毗卢遮那永远都是不变随缘,随缘不变的。祂不变,就体现在他对一切众生都似众生都做一切众生者你什么,祂都从自己,无论一切众生想作什么,祂经历,也就是无论一切众生想从不做干预。也样表达自己,祂也都从不做下众生者的人生,是法身的妙用。《心经》里面减了。"我是法身的妙用。《心经》里不减之的,不生不灭,不指不净,体性永远不的。",就是讲的这个法身体性!法身体性永远不可能有一个态度说:干哪种事情是丑陋的,或者哪种事情是不能干的……祂如果有这样,可能有明本有。那么众生就不可能干成这个坏事儿。可能不可能不认可哪一类众生,哪一类众生就不可能不

因而我们只要真正搞明白这个法身体性,一切众生干什么都行,但是无论众生干了什么,但是无论众生干了什么,也都会有相应的果报。而这些相应的果报,有助人生,不管是人形象的、天人形象的、魔形象的、大人形象的、魔形象的、鬼形象的,或者是动物形象的、植物形象的,在毗卢遮那的真如体性里面,一切众生有各种各样不同形象的众生存在呢?这乃是。也就与舍那圆满报身佛的法力、法则所使然。也就

是说,你不管造作什么,毗卢遮那都会随顺你去造作,但是卢舍那佛则会根据众生的造作来进行相应的定位。所以对卢舍那佛来讲,祂是随众生心,应所知量,随缘化现一切众生所应该得到的果报。总而言之,大家一定要把《心经》里面所揭示的这个不生不灭、不垢不净、不增不减的法身体性真正悟明透!

因缘果报跳

出轮

回

【导读】我们只有真正地皈依毗卢遮那,真正地融入我们的法身体性,并且依照法身体性这种不生不灭、不垢不净、不增不减以及绝对平等对待一切众生的心态,我们才能够启运法身的妙用。但凡我们有所知见,有所态度,有所分别,有所喜好,那么我们就已经堕入因缘果报的轮回里面了!只有我们真正地皈依了毗卢遮那,真正地皈依了不生不灭、不垢不净、不增不减的这个真如体性,我们才可能跳出轮回!



我们想要求得解脱,就只能是证的法身体性。我们想要你就身体性一在这个人。我们就是不能不知知知的。我们是不知知的。我们是一个人。我们是一个人。我们是一个人。我们是一个人。我们是一个人。我们是一个人,有所有一个人。我们就已经堕入因缘果报的轮回里面了!

如果你一旦把自身置于这种因果报

应的循环模式、那么你就进入了卢舍那佛所规 范的随众生心、应所知量、随缘化现的这个法 则体系。这样一来你造作不同的业,必然就要 承受不同的果报。如果一个众生不能够觉悟到 毗卢遮那不生不灭、不垢不净、不增不减的真 如体性, 就会陷入无始劫以来生生世世造作的 业力纠缠的关系里面,而永远没有出头之日! 如果一个众生已经堕入了轮回,由于后天的知 见和是非、导致他陷入到千丝万缕纷繁复杂的 业报网络里、因而烦恼痛苦、无法求得大自在 的情况下,真正想要试图从这里面跳出去,那 么我告诉大家唯一的出路就是皈依毗卢遮那, 用 毗 卢 遮 那 不 变 随 缘 的 态 度 , 用 《 心 经 》 里 面 讲到的"不生不灭,不垢不净,不增不减"的 法 身 体 性 来 要 求 我 们 放 下 一 切 的 分 别 、 一 切 的 执着,也就是放下一切的对错、一切的是非、 一切的好恶等等一切的大脑认知!如果你想要 保留你的这些分别意识、善恶美丑的后天知见, 而没有皈依毗卢遮那不生不灭、不垢不净、不 增不减的真如体性,那你就将永远没有解脱的 时候,永远没有解脱的机会!

只有我们真正地皈依了毗卢遮那,真正地 皈依了不生不灭、不垢不净、不增不减的这个 真如体性,我们才可能跳出轮回!按照我们的 后天知见,众生所造作的一切业障被称为善业, 或者是恶业,或者是无记业。但是站在这个真如体性的角度,众生的一切造作在毗卢遮那的境界里面实质上也都没有好坏、善恶之分。如果毗卢遮那有好坏、善恶之分,那么这一切都不可能存在。正因为毗卢遮那没有好坏、善恶之分,所以这个宇宙才会如此的丰富,才会有十法界的依正庄严,才会呈现出一切众生富足、美好、丰盛的万千妙用!

我们之所以对待一切众生的所思所想、所 作所为, 会有所谓的正面性或者是负面性的看 法, 完 全 是 出 于 我 们 后 天 知 见 的 分 别 判 断 。 所 以如果你把这些不好的判断、所谓的美丑、是 非等这些大脑认知都能彻底放下,那么你就真 正地皈依了毗卢遮那。当然、毗卢遮那对你是 否 愿 意 放 下 这 种 分 别 、 评 价 的 判 断 标 准 没 有 任 何态度, 祂始终不变随缘, 随缘不变! 因此哪 怕你继续坚持对一切众生进行评价,坚持整天 仍以是非、美丑、善恶的分别来跟众生打交道, 来与众生进行关系的交往和互动、这也是你的 权利。因为毗卢遮那授予一切众生至高无上的 自由意志, 因此不管你想要造作什么, 祂都会 随顺你去成就你的创造。但是你的任何创造都 会有相应的果报,因为有卢舍那圆满报身佛随 众生心、应所知量、随缘化现你的创造。如果 你创造好,卢舍那圆满报身佛就为你呈现好;

如果你创造坏, 祂就为你呈现坏。卢舍那圆满报身佛也没有任何喜好和态度, 祂只是执行"随众生心、应所知量、随缘化现"这样一个基本的因缘果报法则。

谁授予的



【导读】所有生命在这样一个无限丰富的经历当中,毗卢遮那从不做干预,祂始终不变随缘。正是因为有这样一个非常神奇的法身妙用、这样一种法性存在,所以我们才会在这样一个无比自由的创造当中,去经历到生命的丰富性、趣味性。因此,就生命丰富多彩的滋味来讲,这个法身妙用是非常神奇的。众生拥有这种至高无上的自由意志,这个自由意志更是非常神圣的。而且众生拥有这个至高无上、非常神圣的创造自由,也恰恰是众生的尊严所在!因为这个宇宙里面最本源、最高的毗卢遮那,居然给了众生如此高的一种礼遇,如此高的一种授权、这不也是一切众生的尊严和荣耀吗?



毗卢遮那从不对众生进行任何干预, 也就是为了成就一切众生。在十法界依 正庄严的宇宙体系里面,众生非常自由 地展开各种游戏,展开各种经历,并自 过这些游戏、展开各种经历,了解自 过这些游戏、超一己,从个体生命认知自己,进而证明自己!从个体生命认为为 己,进而证明自己!从个体的。因为不同的 之,进而设,一切众生从中产生了同 的生命体验,从中体验了不同的 味,从中总结提升,进而达成真正意义 的成长, 达成真正意义的圆满!

个体生命在灵性处于不同进化阶段的果位上的时候,他会对体验不同的情绪、不同的滋味、不同的生命经验,不仅觉得是有价值的,而且也是感兴趣的。因此如果没有这样的业作为纽带,来展开生命情节丰富性的体验,生命最终也不可能真正成长。不管众生在这个游戏里面,他的创造是多么的低级,他的想法是多么的幼稚,甚至是多么的荒谬,毗卢遮那始终不变随缘!

那从不做干预, 祂始终不变随缘。正是因为有这样一个非常神奇的法身妙用,这样一种法性存在, 所以我们才会在这样一个无比自由的创造当中, 去经历到生命的丰富性、趣味性。

曾经有一个笑话:阿凡提写了一个告示,要求县官大人给他签字。县官大人拿过来一看,只见告示上写着:"今委派阿凡提到我所管辖的全县各个地方去巡查,凡是发现有怕老婆的男人,就征收他一只大母鸡,概不例外!"县官大人看了阿凡提写的这个告示以后,以为阿凡提只是开开玩笑而已,他觉得好玩,所以也就在上面签了字。没想到他在这个告示上签了自己的大名之后,阿凡提果然把这个告示拿来四处张贴,到处去寻求这些怕老婆的男人,并向他们每人征收了一只大母鸡。

这样过了几天以后,阿凡提带着数百只大母鸡回来见县官了。这个县官感到很惊奇,就问:"阿凡提啊,我还以为你开玩笑的,你还真用这个告示去收了这么多的母鸡啊!"阿凡提眉飞色舞地说:"对呀,你不知道啊,因为我收的鸡太多了,都没办法用车子装,我中途就返回来了。多了,都没办法用车子装,我中途就返回来了。要不然的话,整个县城,只要是有妇之夫,他们都得交一只大母鸡。"当时这个县官大人就说:"这些男人们真没有出息啊,怎么可能所有男人都怕老婆呢!"

这时候,阿凡提突然神秘地笑了笑说:"县官老爷啊,我还发现了一个重大的秘密,但是不知道该说不该说?"县官大人一听说有个重大秘密,就急不可待地说:"你快点讲吧!"阿凡提说:"我告诉你啊,我在某地发现了一个无与伦比的美人。这个美人姿色非凡,有一双非常灵活的,像珍珠一般的眼睛,还有一对像泉眼一样迷人的酒窝,还有那曼妙的身材……老爷你为什么不把她纳成你的小妾呢?"阿凡提话音刚落,县官大人马上跟他暗示道:"小声点啊,别让我家夫人在门口听见了!"一听到这句话,阿凡提马上就哈哈大笑说:"原来你也怕老婆啊,概不例外,你也要给我交一只大母鸡!"你看,县官大人也被阿凡提戏弄了。

你知道吗? 毗卢遮那之所以对一切众生想要创造什么都不做干预,这正是法身妙用的真正绝妙之处,因为: 毗卢遮那越是这样,这个宇宙就越能创造丰盛; 祂越是这样,众生就越能经历到各种各样的生命滋味!

因此,就生命丰富多彩的滋味来讲,这个法身妙用是非常神奇的。众生拥有这种至高无上的自由意志,这个自由意志更是非常神圣的。而且众生拥有这个至高无上、非常神圣的创造自由,也恰恰是众生的尊严所在!因为这个宇宙里面最本源、最高的毗卢遮那,居然给了众生如此高的一种礼遇,如此高的一种授权,这不也是一切众生的尊严和荣耀吗?

【导读】经典里面讲这个宇宙里面的佛犹如恒河沙数那么多,即使将三千大千世界这么大范围的星球全部磨成粉末,亦无法来计量这个宇宙中到底有多少佛!而一个佛就有一个刹土,你根本无法想象这个宇宙最终到底有多么的丰盛、多么的浩瀚、多么的富足!这正是因为这个法身体性不变随缘所导致的。一个生命如果不能真正悟到他必须要皈依在不生不灭、不垢不净、不增不减的真如体性上,也就不可能跳出他所创造的这样一个极其庞大、旋转不停的陀螺迷宫!他要想从当中真正地跳出来,就必须皈依这个不变随缘的真如体性!



地球各大板块的生命形态。就光是一个小小的地球,这里面的生命就无以计数!为什么这么小的地球都如此的丰盛呢?其原因就在于我们的法身体性始终不生不灭、不垢不净、不增不减,始终不变随缘,让一切众生自由创造,所以才会如此的丰盛!

你想,一个小小的地球都如此的丰盛,那 么我们这样一个单元世界得有多少这样的星球, 多少这样的世界啊? 其中又有多少无以计数的 生命形态呀?你可以想象,那是多么的丰富啊! 但是这还不算什么,这仅仅是一个小小的单元 世界而已。一个小小的单元世界里面的丰盛情 况已经是不可思议的丰富了, 然而一千个这样 的单元世界才构成一个小千世界, 那就更不要 说一个小千世界得有多么的丰富啦! 可是你想 过没有,一个小千世界又算什么呢?一千个小 千世界才构成一个中千世界啊, 那你按照数学 以一千这个计量去翻倍,一个中千世界里面又到 底有多少生命形态呢?那真是犹如恒河沙数那么 多的世界磨成微尘数,即使如此都没办法形容 啊! 那它为什么这么丰盛呢? 其原因也还是在于 毗卢遮那始终不变随缘,它才会这么丰富!

那么一个中千世界又算什么呢? 一千个这样的中千世界才构成一个大千世界呀。你想,按照这样一千又一千的几何倍数递增, 一个大

千世界里面到底又有多么庞大的生命构成啊! 简直太不可思议了,其数字更是无以计量啊! 为什么一个大千世界里面会有如此浩瀚、呢? 非富、无法形容的各种生命的丰盛体现呢? 是因为毗卢遮那这个法身体性始终不变随缘就是 三千大千世界呀,那么你想一个佛的刹土里面 又会有这样丰盛的体现啊!一个佛的刹土里面 又会有多少这样的生命形态呀?你能想象也 又会有多少这样的等丰富?你能够用大脑去想面 又会有的经历何等丰富?你能够用大脑去如此的情大、如此的广远、如此的富足呢?这也还是因为我们的法身体性始终不变随缘的结果!

你再想一下,一个佛的刹土又算什么呢? 经典里面讲这个宇宙里面的佛犹如恒河沙数那么多,即使将三千大千世界这么大范围的星球全部磨成粉末,亦无法来计量这个宇宙中到底有多少佛!而一个佛就有一个刹土,你根本无法想象这个宇宙最终到底有多么的丰盛、多么的情况。多么的富足!这也还是因为这个公理,为什么毗卢遮那的自己,这个变随缘?为什么祂给终不去干预众生的创造?这就是奥妙啊!因为祂一旦有态度,这个宇宙就不可能如此丰盛!

大家要能够体会到这个真如体性是不生不 灭、不垢不净、不增不减的,但是祂却能够生

发出不可思议的丰盛妙用来。有很多事情,如果一个生命不去经历,他永远都不会明白!所以对一些幼稚的灵魂来讲,也就是说对成熟程度相对低一些的灵魂来讲,哪怕它是去满足欲望,去争夺,去竞争,甚至在战争当中去杀戮,毗卢遮那都从来不做干预!但是在这样一种寒险,大大态下,众生去经历的时候,却要接受卢舍那圆满报身佛随众生心、应所知量、随缘化现的因果业报!那么他经历了相应的果报,他也就有了相应的灵性方面的成长。

因此这个地方讲的真如体性不生不灭、不 垢不净、不增不减, 他不仅是法身妙用, 他也 是众生在苦难当中求得解脱的唯一皈依处!一 个生命如果不能真正悟到他必须要皈依在不生 不灭、不垢不净、不增不减的真如体性上, 也 就不可能跳出他所创造的这样一个极其庞大、 旋转不停的陀螺迷宫! 他要想从当中真正地跳 出来, 就必须皈依这个不变随缘的真如体性!

